
 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali 

         



PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 



EQUIPE EDITORIALE 

 

Directeur de Publication            Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)                                Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                                 

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 



Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem 

de Bamako, Mali) 

• Comité éditorial 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de 

Bamako, Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion 

de Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 

 



POLITIQUE EDITORIALE 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) 

fois l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans 

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie 

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 



SOMMAIRE 

Toussaint Kouame N’GUESSAN 

Panser la corruption en Afrique à l’aune du penser de Machiavel……………….1 

 

Salifou DJIGUEMDE 
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systèmes de croyances en     

Afrique………………………………………………………………………….19  

 

DIOMAND Aikpa Benjamin  

Contribution critique et normative sur le terrorisme et la 

sécurité………………………………………………………………...………..32 
 

TAKPE Kouami Auguste  
Représentations sociales du culte des jumeaux chez les Fon d’Agbangnizoun   au 

Bénin...………………………………………………………………………....51 

 

 N’Goran Vincent Alla  

Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept 

vulgaire et normatif …………………………………………………………….67 

 

Oumar KONÉ 

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour 

l’Afrique ……………………………………………………………………….84 

 

Zibrila MAIGA  

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives………...103 

 

Yacouba TRAORÉ 

De l’illusion au clivage politique droite/gauche : pour une radicalisation 

démocratique………………………………………………………………….118 
 

Thibaut Dubarry  

L’angoisse pentecôtiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des 

contradictions de la sortie du religieux dans l’ère démocratique libérale à la 

lumière d’une Église d’un township sud-africain……………………………...134 

 

Ibrahima KINDA 

Le cri de l'école au sahel………………………….…………………………....153 

 

Yao Sabin KOUADIO 
Sur la dynamique politique en Afrique à partir des concepts de puissance et de 

force chez Spinoza et Tempels………………………………………………...174 



Pégala Soro Épouse Doua 
Les savoirs endogènes africaines à l’aune de la méthode scientifique 

poppérienne…………………………………………………………………...189 

 

Albert ILBOUDO 

La métaphysique, en dépit de l’actualité………………………………………207 

 

Julien YABRE 

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : à partir de Fichte et contre 

Fichte………………………………………………………………………….226 

 

Grahon Marie Thérèse Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME 

Mobilité et dialectique platonicienne…………………………………………239 

Ange Allassane KONÉ 

Le monde intelligible platonicien : à l’image du monde spirituel biblique ou 

archétype de pensée ?........................................................................................252 

 

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA 

La démocratie et les réalités sociales : les défis de toute bonne gouvernance 

politique…………………………………………………………………….....268 

 

 

 

 

 

 

  

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 239 

MOBILITE ET DIALECTIQUE PLATONICIENNE 

Grahon Marie Thérèse Sidonie BEUGRE 

Enseignant-Chercheur 

UFR SHS (Département de Philosophie) 

Université Félix HOUPHOUËT-BOIGNY de Cocody-Abidjan 

beugresidonie@yahoo.fr 
 
 

N’dri Solange KOUAME 

Enseignant-Chercheur 

UFR SHS (Département de Philosophie) 

Université Félix HOUPHOUËT-BOBIGNY, Cocody-Abidjan 

ndrimariesolangekouame@gmail.com 

Résumé  

Cet article s’intitule mobilité et dialectique platonicienne. Pour les philosophes antiques, 

la mobilité est synonyme de dégradation et de chute. Cette mentalité rejette la mobilité comme 

marque du temps qui est irréversible, qui emmène toutes choses vers la mort. 

Mais pour Platon, cette chute qui sépare l’homme de l’Être et fait baigner son âme dans la 

mobilité, n’est pas une fatalité, car si les hommes sont coupés du divin qui se caractérise par la 

perfection, l’abondance et l’immortalité, la dialectique permet de percevoir ce avec quoi, 

l’humanité n’était pas séparée. 

L’article montre que la dialectique se présente comme la voie qui permet à l’homme de s’élever 

de la mobilité du monde sensible jusqu’à la connaissance des essences, vers la contemplation 

du vrai éternel. 

Il aborde cette question à travers une analyse des textes philosophiques de Platon et de 

l’histoire de la philosophie. Il insiste sur la nécessité d’exercer l’âme humaine à s’élever du 

mouvement perpétuel   de notre monde, pour tendre vers l’immortalité, à travers des actions 

nobles et des œuvres parfaites. 

Mots clés : mobilité, dialectique, chute, corps, immortalité connaissance, perfection.  

 

mailto:beugresidonie@yahoo.fr
mailto:ndrimariesolangekouame@gmail.com


 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 240 

Abstract 

This article is entitled Platonic mobility and dialectics. For ancient philosophers, mobility is 

synonymous with degradation and fall. This mentality rejects mobility as a mark of time which 

is irreversible and takes all things to death. 

But for Plato, this fall which separates man from Being and makes his soul bathe in mobility, 

is not a fatality, because if men are cut off from the divine which is characterized by perfection, 

abundance and immortality, the dialectic allows us to perceive what humanity was not separated 

from. 

The article shows that dialectics presents itself as the way that allows man to rise from mobility 

to the knowledge of essences, towards the contemplation of the true eternal. 

It approaches this question through an analysis of the philosophical texts of Plato and the history 

of philosophy. It insists on the need to exercise the human soul to rise from the perpetual 

movement of our world, to strive for immortality, through noble actions and perfect works. 

Keywords: mobility, dialectic, fall, body, immortality knowledge, perfection. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 241 

Introduction 

La mobilité évoque généralement le changement, le devenir. Cette dynamique est au 

cœur de la pensée des présocratiques, pour qui le monde est structuré par l’éternelle génération 

des contraires : naissance, vie, mort, renaissance. Héraclite (Fragment 32), en particulier, 

affirme que « tout s’écoule » et que « Dieu est jour et nuit, hiver et été, surabondance et famine 

», exprimant ainsi l’unité profonde de la réalité à travers ses oppositions apparentes. 

Toutefois, Platon introduit une lecture plus nuancée de cette alternance. Pour lui, la 

dualité rythmique du devenir n’est qu’une apparence d’opposition. Les contraires, loin de 

s’exclure, participent d’une même réalité que la pensée peut réconcilier. Dans Le Sophiste, il 

affirme : « Il faut dire que l'immobile et le mobile sont, et que l'être est à la fois identique et 

différent » (Platon, 1950, 255c). Ainsi, s’il y a changement, il y a aussi permanence, et une 

substance unique reçoit tour à tour ces deux états. Cette réconciliation s’opère par la dialectique, 

que Platon définit comme l’effort rationnel de l’âme pour s’élever des apparences sensibles vers 

l’intelligible. « C’est seulement par la dialectique que l’âme accède à l’essence même de chaque 

chose » (Platon, 1950, 532a). La dialectique est donc un mouvement intellectuel, une forme 

supérieure de mobilité orientée vers la vérité. 

Dès lors, en quoi la dialectique platonicienne peut-elle être pensée comme une mobilité 

véritable, capable de conduire l’humanité vers le bonheur et la perfection ? Pour répondre à 

cette interrogation, nous adoptons une méthode philosophique fondée sur l’analyse 

conceptuelle et l’interprétation des textes fondamentaux de Platon. Cette double approche, à la 

fois théorique et exégétique, permet de dégager le sens et la portée de la dialectique dans sa 

relation à la mobilité.  

Notre réflexion s’organisera autour de trois axes. D’abord, nous exposerons la conception 

antique de la mobilité. Ensuite, nous analyserons le rejet platonicien de la mobilité dégradante 

du monde sensible. Enfin, nous montrerons comment, chez Platon, la dialectique incarne un 

mouvement ascensionnel, orienté vers l’union de l’âme avec le vrai et le Bien 

1. La conception antique de la mobilité 

L’histoire de la civilisation occidentale peut être vue comme celle d’une mobilité qui se donne 

à voir dans l’importance accrue que les sociétés contemporaines accordent au devenir, à 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 242 

l’aménagement du futur et au développement techno scientifique. Elle matérialise une histoire 

de la philosophie à penser comme ce débat sur l’Être. Ce débat dont Platon dit qu’il est le 

« combat des géants » (Platon, 1950, 246 a). 

La conception antique du monde qui inaugure la tradition intellectuelle occidentale est 

avant tout une pensée de l’immuable, du permanent, du parfait achevé, caractères de l’Être qui, 

baignant dans la suffisance radicale d’être, transcende le temps comme expression de la 

finitude. Selon Anaximandre (1964, p 52) l’être immortel et indestructible, est le : 

« Matériau original des étangs, la source d’où ils proviennent et ceux vers quoi ils retournent à 

leur destruction selon la nécessité, car ils se rendent justice et réparation de leur injustice aux 

autres selon l’ordre du temps, est l’expression de la permanence et du changement qui sont en 

réalité, un retour éternel à l’initial ».  

Cette mobilité est particulièrement approfondie par Héraclite, qui à travers l’harmonie 

des contraires, explique l’ordre du monde. En effet, tout en restant collé à l’immuabilité de 

l’Être, il pense son immobilisme dans sa mobilité : « Dieu est jour et nuit, hiver et été, 

surabondance et famine ». (Fragment 32). Si l’être est toujours le même, c’est parce qu’il est le 

revenir. Quant aux pythagoriciens, ils soutiennent, les premiers, que la terre est ronde, et croient 

au devenir cyclique de la transmigration des âmes. Dans le même sens, Platon (1950, 245 d-e) 

affirme que : 

« Ce qui est principe de mouvement, c’est ce qui se meut soi-même ; or cela, il n’est possible ni 

qu’il s’anéantisse, ni qu’il commence d’exister : autrement, le ciel entier, la génération entière 

venant à s’affaisser, tout cela s’arrêterait et jamais ne trouverait à nouveau, une fois mis en 

mouvement, un point de départ pour son existence ».   

 

Pour Platon, le mouvement du monde trouve son origine dans le dynamisme spontané et originel 

des âmes. L’énergie cosmique procède d’une énergie psychique multipliée par le nombre 

constant des âmes. Il passe par l’univers un immense courant de vie qui enfante les mondes et 

toutes les générations de vivants et cet élan vital n’est mû que par le déploiement dynamique 

des âmes. C’est une commune expansion de l’esprit qui anime tout ce qui, dans le monde, est 

mouvement, génération et rythme. 

Si l’Être selon Héraclite est toujours le même, c’est parce qu’il est le revenir du devenir, 

telle est la pensée de l’énigme d’Héraclite l’obscur. Au fragment (123), Héraclite résume tout 

à la fois le devenir de l’Être et son immuabilité. C’est pourquoi l’énigmatique est l’Être qui se 

cache et simultanément apparaît. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 243 

La pensée héraclitéenne comme pensée des philosophes de la nature est la recherche de 

l’Être comme pure émergence. En ce sens, il soutient qu’« au levé du décèlement est caché ce 

qui dans ce dernier déploie son essence, le scellement partout se dérobe. C’est la saisie de l’Être 

comme éclosion du dévoilé » (Fragment 64).  

Si le scellement est dévoilement, alors il faut comprendre l’Être comme le déclin dans 

l’occultation, c’est-à-dire, dans la dissimulation. Penser le déclin de l’Être, là où l’Être est 

éclosion, c’est nommer le plus fidèlement possible le demeuré marquant. Le Logos du 

(Fragment 1) est donc un verbe qui appelle, c’est-à-dire qui nomme et qui interpelle. Ce 

fragment suggère donc une philosophie prophétique et annonce tout à la fois, une présence et 

une distance de l’Être. Il rappelle que l’Être n’est pas en devenir mais tout devenir est dans 

l’Être et notre destin est à l’intérieur de l’Être qui le fonde. Le fragment 16 complète le 

Fragment 1 en s’interrogeant « comment peut-on se cacher de ce qui ne disparaît jamais ? ». 

C’est le sens d’une philosophie qui cherche paradoxalement à fonder ce qui demeure, à nommer 

l’Être. Or l’Être n’est pas ce qu’on nomme mais ce par quoi l’on nomme, c’est pourquoi, 

Héraclite demande au Fragment 50 de ne pas écouter ses paroles mais celles du Logos, car c’est 

vraiment celui-ci qui parle pour nous dire que tout est un, dans la philosophie héraclitéenne. Il 

y a donc un drame des hommes, parce que l’Être se retire tandis qu’il se déclos dans l’étant. 

Dès lors, présent dans l’Être, ils sont absents à la présence de l’Être et, les hommes sont absents 

doublement par un oubli du fait que l’Être est ce qui n’est jamais dévoilé, lui qui est le 

dévoilement même.  En somme, si la métaphysique grecque a une vision tragique du monde, 

c’est parce qu’elle ne peut abolir la séparation entre le Logos divin et le langage des hommes 

qui naissent avec le temps, en épouse les vicissitudes.  

Dans la modernité, Gilles DELEUZE réinvestit la question du devenir dans une 

perspective résolument non essentialiste. Sa pensée rompt avec la tradition métaphysique de 

l’être stable et transcendant, au profit d’un monde en perpétuelle transformation, où le devenir 

n’est pas une imperfection mais une puissance créatrice. Pour G. Deleuze (1968, p. 285) : « 

l’être est précisément ce qui est dans le devenir », et non ce qui s’oppose au changement. Le 

devenir est donc l’expression de la vie même, dans sa capacité à se transformer, à bifurquer, à 

créer du nouveau. Contrairement à Platon, pour qui le monde sensible est marqué par une 

mobilité dégradée, reflet imparfait de l’intelligible, il affirme la dignité ontologique du 

mouvement. Dans Le Pli, il écrit : « le monde est une courbe, une variation continue » (G. 

Deleuze, 1988, p. 9), et la subjectivité elle-même est un processus de différenciation constante. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 244 

Ce que Platon tentait de stabiliser par la dialectique, est accueilli comme un flux, une ligne de 

fuite, une multiplicité en expansion par G. Deleuze. 

Néanmoins, cette opposition apparente masque une certaine proximité conceptuelle : chez l’un 

comme chez l’autre, la mobilité n’est pas laissée à elle-même. Chez Platon, elle est orientée par 

la dialectique vers l’Idée du Bien ; chez lui, elle est structurée par des lignes de composition et 

des plans d’immanence qui organisent les devenirs sans les figer. Il ne s’agit pas d’un chaos, 

mais d’un cosmos mouvant, où chaque singularité entre en résonance avec d’autres dans une 

logique d’assemblage. 

Ainsi, il fait de la mobilité une ontologie affirmative, où la pensée devient elle-même 

mouvement, intensité, variation. Là où Platon voyait un monde sensible à dépasser, G. Deleuze 

(1991, p. 54) y voit un champ d’expérimentation, un lieu de production d’êtres nouveaux. « 

Philosopher, c’est tracer des lignes », des lignes de devenir, d’évasion, de création. En ce sens, 

sa pensée prolonge tout en le subvertissant - le geste platonicien.  Elle inscrit la mobilité non 

plus dans la quête d’une essence immobile, mais dans l’immanence d’une généalogie du sens 

et d’une politique du multiple. La mobilité devient alors un vecteur d’émancipation, à condition 

d’être pensée comme puissance de subjectivation, et non comme simple dérive. 

2. La conception dégradante de la mobilité chez Platon 

Chez Platon, le corps fait obstacle à la recherche de la vérité, en ce sens, il affirme que 

 « Non seulement, mille et mille tracas nous sont en effet suscités par le corps à l’occasion des 

 nécessités de la vie ; mais des maladies surviennent-elles, voilà pour nous de nouvelles  entraves dans 

notre chasse au réel ! Amours, désirs, craintes, imaginations de toute sorte,  innombrables 

sornettes, il nous en remplit si bien que par lui, ne nous vient même réellement  aucune pensée de bon 

sens ; non, pas une fois ! Voyez plutôt : les guerres, les dissensions, la  bataille, il n’y a pour les 

susciter, que le corps et ses convoitises la possession des biens, voilà  en effet la cause originelle de 

toutes les guerres » (Platon, 1950, 66 c – 66 d). 

 Si nous sommes poussés à nous procurer des biens, c’est à cause du corps, esclaves attachés à 

son service, par sa faute, nous mettons de la paresse à philosopher. À chaque fois que nous 

voulons nous tourner vers un objet quelconque de réflexion, nos recherches sont bousculées en 

tous sens par cet intrus qui nous assourdit, nous trouble et nous démonte, au point de nous 

rendre incapables de distinguer le vrai.  

Pour Platon (1950, 61 d.) le corps représente pour l’âme la servitude que nous avons 

évoquée, si l’âme ne peut accomplir sa vocation d’amante de la vérité qu’en se séparant du 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 245 

corps, on admettra immédiatement que la mort est une libération et l’on comprendra que Socrate 

puisse quitter la vie avec sérénité.  

Autrement dit, le corps est un principe actif, qui intervient directement pour perturber 

l’exercice de la raison et pour l’égarer vers de fausses issues. Il fait remarquer dans la 

République, que cette activité tyrannique du corps, tous les hommes la connaissent, même les 

plus sages :« Ce que nous voulons noter, c’est qu’il y a dans chacun de nous une espèce de 

désirs terribles, sauvages, sans frein, qu’on trouve même dans le petit nombre de gens qui 

paraissent être tout à fait réglés ». (Platon, 1950, 572 b) 

Il soutient que lorsque les puissances néfastes du corps triomphent définitivement, l’âme 

est réduite au plus lamentable esclavage. C’est l’état dans lequel sont tombés des hommes aussi 

doués que les maîtres de rhétorique tel qu’Alcibiade. Selon lui, le tyran est d’abord un être 

tyrannisé, dominé, dépassé par la fureur de ses désirs; il ne se possède plus lui-même, il aspire 

avec une avidité effrénée à toute possession, il voudrait dévorer tout ce qu’il rencontre. 

Dans les œuvres de Platon, comme la République, c’est bien la même diatribe que nous 

retrouvons, à l’adresse des puissances volcaniques de la chair; c’est la même passion de justice, 

de pureté, de vérité mise à dénoncer la « démence du corps ».  La pensée de Platon trouve là, 

pour s’exprimer, les termes les plus forts, les images les plus saisissantes. On sent qu’il est tout 

entier engagé dans cette prédication, poursuivie avec ferveur, avec la conviction intense que le 

corps et tout ce qui touche au corps (le sensible, le matériel, le mouvant) constituent la source 

toujours abondante de tous les maux de l’individu et de la collectivité. 

Mais la position platonicienne est une réaction contre la sophistique dans l’Athènes 

démocratique. En effet, si les présocratiques sont les gardiens de l’Être et les témoins du logos, 

les sophistes tentent d’installer l’homme dans une mobilité qui répudie le logos. Avec eux, 

commence le règne d’un logos qui met fin au règne d’Apollon, Dieu brillant de la clarté du jour 

qui se révèle dans le soleil. 

Les sophistes sont les témoins et les chantres d’une cacophonie où triomphe le paraître 

de l’Être et la violence. Au moment où Platon s’apprête à penser, les sophistes imposent aux 

cités grecques que l’Être ne parlait plus aux hommes. C’est donc dans la mobilité, le relativisme 

que selon les sophistes, l’homme devient la mesure de toute chose, qui explique la violence qui 

a embrasé les cités et les communautés grecques.  



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 246 

Désormais l’Être ne parle plus aux hommes, c’est le discours poreux du sophiste qui 

devient la norme à partir de laquelle la cité sera dirigée.  C’est ce faux logos des sophistes qui 

a contribué à la mort de Socrate. Il y a donc chez Platon, un drame de la nature humaine tiraillée 

entre le divin et le naturel par le biais du corps et le scandale du langage des sophistes, logos 

faux, plus persuasif que le Logos vrai de Socrate. Ainsi, bien que Socrate ait parlé aux juges de 

la Cité dans les mêmes termes que ceux qu’il employait à l’agora, il n’a pas réussi à les toucher.  

Platon n’a donc cessé de réfléchir sur l’échec de Socrate devant les juges qui est en réalité une 

réussite devant le Bien. 

3. Mobilité comme dialectique 

La pensée de Platon est en général considérée comme la synthèse de l’immobilisme de 

Parménide et de la mobilité chez Héraclite. Cette considération est judicieuse car malgré 

l’apparente opposition des deux présocratiques, ils affirment une seule chose : l’unité perdue 

de l’homme et de l’être. Et, dans cette perspective, la philosophie de Platon est la solution au 

problème de cette unité rompue. 

La philosophie de Platon se présente, en effet, comme le refus d’un visible invisible qui 

aveugle. La diversité foisonnante des choses et la mobilité des choses sont observées, vues et 

non conçues tandis que, les formes, les Idées sont conçues et non vues. La vraie science, la 

dialectique fait regarder l’âme en haut et a pour objet l’Être et l’invisible. « L’homme séparé 

de la lumière en porte toutefois quelque lueur puisque ses yeux qui sont porteurs de lumière ont 

en eux un feu qui est le frère du feu extérieur ». (Platon, 1950, 45 b). 

Selon lui, la vue humaine, fusion partielle d’un feu objectif et d’un feu subjectif, 

demeure la marque de la tentative spontanée de la vie pour faire cesser toute séparation. 

Découvrir la flamme originelle d’où jaillissent tous les feux, telle est finalement la tâche du 

philosophe qui cherche à parvenir à la vue de l’Être, et à ne plus voir sur le monde un point de 

vue partiel, mais bien une vue synoptique.  

Le philosophe est donc celui qui cherche à parvenir à l’unicité de la vision. Mais il faut 

immédiatement ajouter que cette vision ne sera jamais celle de l’Un, car si le philosophe y voit 

davantage que les prisonniers de la caverne, il reste tout de même à mi-chemin de la demeure 

de l’Être et de la prison de l’ignorance.  

« Connaître en vérité, c’est connaître selon l’essence, c’est découvrir au fondement de 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 247 

tout ce qui est juste, le juste en soi, au fondement de tout ce qui est beau, le beau en soi. 

»  (Platon, 1950, 99 c). Connaître, c’est découvrir l‘unité immatérielle par-delà la diversité des 

apparences sensibles, la permanence de l’être par-delà la mobilité des existences particulières ; 

c’est s’assurer du fondement stable d’où procède, avec profusion, la multiplicité des choses. 

Telle est donc la vérité, à la fois fondement et terme ultime de la connaissance, que Platon 

désigne par le nom d’Idée et qui seule nous permet de comprendre et d’expliquer le réel.  

 En effet, l’Idée ne peut se dévoiler à l’esprit qu’au terme d’un long processus dont la première 

étape consiste dans une sorte de retranchement sur elle-même. Il faut que l’âme s’efforce de 

s’abstraire du corps, de couper les ponts à toute influence du monde extérieur qui serait 

transmise par le canal de la sensibilité.  

Chez Platon, la mobilité qui s’observe dans divers objets physiques doit tendre vers la culture 

morale. La vertu ne peut s’épanouir que chez un individu dont le corps est entraîné à la maîtrise 

de soi et à la rythmique. Dans le programme éducatif des gardiens de la cité, la gymnastique est 

inséparable de la musique qui, elle, agit directement sur l’âme humaine. 

 Dans tous les cas, c’est la simplicité du rythme et la simplicité du mouvement qui 

doivent être recherchées, car elles seules ramènent la totalité humaine (charnelle et spirituelle) 

à la compréhension de l’essentiel : les mouvements vrais, les mouvements naturels sont 

toujours des mouvements simples. Il y a une vérité de l’existant qui s’exprime à travers le geste, 

la stature et la démarche. « La simplicité dans la musique rend l’âme tempérante, et la simplicité 

dans la gymnastique rend le corps sain » (Platon, 1950, la République III, 404 e). 

La tempérance c’est-à-dire le sens de la mesure en toutes choses, le sens de l’équilibre et de 

l’harmonie, est une dimension de l’existence qui s’acquiert par la participation de tout l’être, 

corps et âme, à quelques rythmes simples et essentiels. 

La vie philosophique platonicienne s’incarne dans les activités concrètes de la vie quotidienne 

à travers la double voie de la connaissance métaphysique qui nous ouvre à la contemplation des 

suprêmes réalités intelligibles. La contemplation de l’Être commence là où la philosophie n’a 

plus de raison d’être. Elle s’offre à l’âme dans l’instant de paix totale qui consacre le triomphe 

de l’esprit sur la matière. 

Selon Platon, (1950, 490 b) : 

« L’amant de la vérité ne s’attardera point dans le domaine de l’opinion, mais il poursuivra sa 

montée d’un élan qui ne faiblit point, jusqu’à ce qu’il approche l’être véritable, qu’il l’étreigne, 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 248 

qu’il s’unisse et se mêle à lui, et qu’engendrant ainsi l’Intellect et la vérité, il trouve enfin la 

connaissance, la vie véritable, le rassasiement et la fin de ses tourments d’amour ».  

  Il nous signifie nettement que nous ne pouvons accéder à la perfection authentique que par 

l’exercice de l’intelligence et par la réflexion philosophique. Le parfait accomplissement de 

notre destinée spirituelle, c’est-à-dire, de notre vocation d’homme, s’opère donc nécessairement 

par la purification de l’intelligence, par son désengagement à l’égard des réalités matérielles et 

charnelles.  

Ainsi, le dynamisme, la mobilité recherchée est une aspiration à se dépasser vers la 

vérité. Cet élan vers le Haut, cette poussée ascensionnelle, procède d’un sens des lointains qui 

ne cesse d’alimenter sa ferveur. La vérité comme au-delà, comme horizon jamais parfaitement 

possédé, comme transcendance inépuisable : « L’âme aspire à l’Être » nous dit la pure activité 

intellectuelle dans la lumière de la vérité absolue y est décrite comme la plus haute expression 

de l’amour. Toutefois, si l’élan d’amour s’achève dans l’extase de l’intellect et dans la 

contemplation de la vérité, cet achèvement n’est pas donné d’emblée. Il couronne un long effort 

de purification morale et intellectuelle. Cet effort vers le Bien, cette ascèse faite de 

renoncements et de rigueur, c’est aussi l’amour. 

Dans le Banquet, Platon fait dire à la prêtresse, que la forme la plus primitive, la plus 

rudimentaire de l’amour, c’est l’amour d’un beau corps. Comment l’âme s’élève-t-elle de cette 

forme inférieure de l’amour jusqu’à cette perfection suprême? L’itinéraire spirituel de l’amour 

platonicien s’élève graduellement « de la beauté d’un corps à la beauté de tous les corps, puis 

à la beauté des âmes, enfin à celle des actions humaines et des lois ». (Platon, 1950,  211 c).  Sa 

nature d’intermédiaire en fait un précieux trait d’union entre le monde humain et la divinité. 

Ainsi, il apparaît comme le moteur de la dialectique, l’inépuisable réservoir d’énergie spirituelle 

qui achemine la connaissance vers sa fin propre. Sans cet appétit toujours avide de vérité, l’âme 

de l’homme ne s’élèverait jamais jusqu’à la contemplation finale à laquelle elle est promise ; 

jamais non plus elle ne s’engagerait sur la voie étroite de la purification morale. Car, sans amour 

de la vérité, il n’y aurait pas de dialectique et que, par conséquent, la connaissance des réalités 

idéales, des suprêmes modalités de l’Être, est tout autant une œuvre d’amour qu’une œuvre 

d’intelligence. Elle est, plus exactement, une œuvre de l’intelligence portée, emportée, par 

l’amour.  

Ici, la mobilité s’identifie à la dialectique comme le mouvement qui amène dans le Banquet, 

l’amoureux de la sagesse, à quitter l’amour des corps, pour l’amour des âmes, ensuite l’amour 

des sciences, pour enfin atteindre la contemplation de la beauté éternelle. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 249 

 Ce cycle de l’amour est la manifestation du mouvement théorique de la dialectique, en tant que 

processus par lequel, l’âme s’élève des apparences sensibles jusqu’aux idées du monde 

intelligible, puis redescend par la voie déductive, jusqu’à la dernière conclusion qui est l’amour.  

Cette mobilité, initiatique, permet à l’homme de quitter l’instabilité permanente du monde 

sensible dans lequel, aucune connaissance éternelle n’est possible que pour s’unir à l’absolu à 

travers la connaissance des idées éternelles dont la contemplation, procure une joie immense, 

remplie de sagesse l’âme de l’initié et conditionne ses actions dans la société.  

Par opposition aux réalités matérielles dont l’image nous est transmise par les sens, il y a des 

réalités qui transcendent toute expérience sensible et ne s’adressent qu’à l’intelligence c’est-à-

dire à l’âme considérée sous son aspect d’aspiration à la vérité.  

Ces réalités, que ni la vue ni l’ouïe ni aucun sens ne peuvent appréhender, se dévoilent 

uniquement dans l’exercice même de la raison : « C’est dans l’exercice de la raison que devient 

évident pour l’âme ce qu’est réellement un être ». (Platon, 1950, 65 c). 

En définitive, Platon insiste sur l’importance d’une éducation du jugement qui, dès la 

vie présente, apprendra à l’âme, l’art de discerner la meilleure parmi toutes les exigences 

possibles. À cet effet, Platon évoque Socrate, l’éveilleur d’âmes, l’homme qui communique à 

autrui la capacité et la science de discerner les bonnes et les mauvaises conditions et de choisir 

toujours et partout la meilleure. C’est en ce sens que K. Niamkey (1996, p.23) affirme que : 

« La dialectique est un mouvement de conversion par lequel s’opèrent le détournement de l’âme 

du monde sensible et son orientation vers la partie brillante de l’Être, vers l’idée de Bien ». La 

dialectique est donc la mobilité cyclique de l’éternité. Elle est le mouvement qui trace des 

chemins conduisant de l’opinion à l’essence de la vérité.  

Conclusion 

La philosophie platonicienne, dans sa dimension critique comme dans sa portée 

ontologique et épistémologique, se présente comme une élaboration rigoureuse de la mobilité 

orientée vers la vérité. Loin de réduire la mobilité à une simple manifestation du devenir ou à 

un désordre ontologique, Platon en propose une réinterprétation dialectique. Cette dernière, loin 

de rejeter le mouvement comme chute, l’inscrit dans un processus ascensionnel par lequel 

l’âme, en s’exerçant à la pensée, s’élève vers l’intelligible. Comme le rappelle Le Phèdre, « 

l’âme est par nature ailée » (Platon, 246c), c’est-à-dire destinée à s’élever vers ce qui est éternel 

et vrai. La dialectique, en tant que méthode rationnelle et mouvement de l’intellect, constitue le 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 250 

vecteur privilégié de cette mobilité ascendante. Elle permet à la pensée de dépasser l’opinion 

(doxa) pour accéder à l’intelligible, selon l’itinéraire décrit dans La République : « La 

dialectique seule procède en détruisant les hypothèses, jusqu’à ce qu’elle atteigne le principe 

premier, pour ensuite redescendre jusqu’à la conclusion » (Platon, 1950, 533c-d). En ce sens, 

la dialectique est la forme par excellence d’une mobilité philosophique, orientée vers le Bien. 

Mais cette élévation intellectuelle n’est pas purement spéculative : elle engage l’éthique et le 

politique. Platon insiste sur la responsabilité du philosophe de retourner dans la caverne pour y 

guider les autres. « Il faut redescendre auprès des prisonniers », dit-il, car le philosophe « ne 

peut pas rester dans la contemplation, il doit servir la cité » (Platon, 1950, 519d-e). Ainsi, la 

dialectique fonde-elle une mobilité double : verticale (vers le vrai) et horizontale (vers les 

autres). 

Dans le contexte contemporain, notamment celui des sociétés africaines traversées par 

des mobilités sociales, économiques et identitaires parfois chaotiques, la dialectique 

platonicienne peut apparaître comme une matrice de structuration. Elle rappelle que toute 

mobilité, si elle n’est pas orientée par la connaissance et la justice, peut conduire à la dispersion 

ou à la confusion. À l’inverse, une mobilité fondée sur la raison et l’amour du vrai permet 

d’élever l’individu et la communauté. Comme l’enseigne Le Banquet, « l’âme aspire à enfanter 

dans la beauté, selon le corps et selon l’âme » (Platon, 1950, 206b), signifiant ainsi que la quête 

du beau et du vrai est le moteur de l’accomplissement humain. 

La dialectique est donc la mobilité même de l’esprit en quête d’unification, de 

clarification et d’élévation. Elle constitue un paradigme de rationalité orientée, une pédagogie 

de la conversion de l’âme et une politique de l’accomplissement collectif. « L’amant du savoir 

», écrit Platon, « s’élève sans relâche jusqu’à la contemplation de l’Être véritable, s’unissant à 

lui dans un acte d’intelligence et de vérité » (Platon, 1950, 490b). Il s’ensuit que la connaissance 

véritable, loin d’être un simple savoir, est un acte d’amour, un effort ascensionnel vers le Bien. 

Ainsi, en identifiant la dialectique à une forme supérieure de mobilité, Platon nous offre 

une clé de lecture pour repenser notre rapport au mouvement, au devenir, à la société et à nous-

mêmes. Toute mobilité authentique est dialectique, car elle est un chemin de libération, de 

formation et de transformation. 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 251 

Bibliographie   

BREHIER Émile, 1964, Histoire de la philosophie, Paris, PUF. 

 CHÂTELET François, 1999, La philosophie païenne du VI e siècle av. J.-C. au III e siècle av. 

J.-C., Paris, Hachette. 

DELEUZE Gilles, 1968, Différence et Répétition, Paris, PUF 

DELEUZE Gilles, 1988, Le pli, Leibniz et le Baroque, Paris, Éditions de Minuit. 

(DELEUZE Gilles &  GUATTARI Félix,  1991, Qu’est-ce que la philosophie ?, Paris, Minuit. 

 JEANNIERE Abel,  1977, Héraclite, Paris, Aubier. 

MONTET Daniel, 1990, Les traits de l’être. Essai sur l’ontologie platonicienne, Grenoble, éd. 

J. Million. 

NIAMKEY Koffi Robert, 1996, les images éclatées de la dialectique, Côte d’Ivoire, PUCI 

VOILQUIN Jean, 1964,  Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalès de Milet à Prodicos, 

Paris, GF Flammarion. 

PLATON, 1950, Œuvres complètes, Traduction et notes par Léon Robin et M. J. Moreau, Paris,  

Gallimard. 

SOPHOCLE, 1964, Œdipe Roi, trad. Pignasse, Paris, Garnier Flammarion.  

 

  

 

 

 

   


