Indexation

N

Eurasian
E I S“c:lentlﬁc
uurna

www.ESJIndex. urg

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025

ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 9956 34 79/ +223 75 35 97 82

Bamako - Mali




PRESENTATION DE LA COLLECTION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de

I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche
Philosophique a travers le partage des résultats d’avancées scientifiques,
I’innovation thématique, et la culture de I’esprit critique.

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les realités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de I’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

Directeur de Publication Directeur Adjoint
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

e Comité scientifique et de lecture

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph
Ki Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan),

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I,
France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni
de Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)
Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille 1, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouake)

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara
de Bouaké)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universitéss UGLC
SONFONIA, Conakry, Guinee)

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki

Zerbo, Burkina-Faso)



Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem
de Bamako, Mali)

e Comité éditorial

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de
Bamako, Mali)

Dr Siaka KONE (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

Dr Oumar KONE (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion
de Bamako, Mali)

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)
M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

e Rédacteur en chef

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako,
Mali)

e Coordinatrice
Dr Palai-Baipame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun)

e Coordinateur adjoint

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue)



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux (2)

fois I'année et publie des textes qui contribuent au progres de la connaissance dans

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études

critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une

méthodologie, un développement cohérent, des réferences bibliographiques. »

(Conseil Africain et Malgache pour I'Enseignement Supérieur CAMEYS)

v

v

La bibliographie doit étre présentée dans I’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’un méme auteur par annee de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme annee.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a 1’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais
d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un
manque de rigueur sémantigue et syntaxique.

Chaque auteur recoit son Tiré a part dés la publication du numeéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des
textes publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Aprés le processus d'examen, I'éditeur académique prend une decision
finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des

présomptions sur la qualité de l'article.



SOMMAIRE

Toussaint Kouame N’GUESSAN
Panser la corruption en Afrique a ’aune du penser de Machiavel................... 1

Salifou DJIGUEMDE
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systémes de croyances en
AU, .. 19

DIOMAND Aikpa Benjamin
Contribution ~ critigue et normative sur le terrorisme et la
Sl To T (- PSP 32

TAKPE Kouami Auguste

N’Goran Vincent Alla
Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept

vulgaire €t NOTmMatif ... ..o e 67
Oumar KONE

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour
P ATIQUE . e 84
Zibrila MAIGA

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives............ 103
Yacouba TRAORE

De Ul’illusion au clivage politique droite/gauche : pour une radicalisation
AEMOCTALIQUE. . ...t e e 118
Thibaut Dubarry

L’angoisse pentecotiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des
contradictions de la sortie du religieux dans 1’ére démocratique libérale a la
lumiere d’une Eglise d’un township sud-africain.................................e 134

Ibrahima KINDA
Lecridel'école ausahel........oooniimmiiii e, 153

Yao Sabin KOUADIO
Sur la dynamique politique en Afrique a partir des concepts de puissance et de
force chez Spinozaet Tempels. ..., 174



Pégala Soro Epouse Doua
Les savoirs endogeénes africaines a 1’aune de la méthode scientifique

POPPEIIENNE. ... ettt e, 189
Albert ILBOUDO

La métaphysique, en dépit de ’actualité...............cccoviiiiiiiiiiiii ... 207
Julien YABRE

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : a partir de Fichte et contre
IOt o 226

Grahon Marie Thérése Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME
Mobilité et dialectique platonicienne..............ooiiiiiiiiiiiee 239

Ange Allassane KONE
Le monde intelligible platonicien : a I’image du monde spirituel biblique ou
ArChETYPE dE PENSEE 2. ettt re s 252

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA
La démocratie et les reéalités sociales : les defis de toute bonne gouvernance
POITIQUE. ... 268



MOBILITE ET DIALECTIQUE PLATONICIENNE

Grahon Marie Thérese Sidonie BEUGRE

Enseignant-Chercheur
UFR SHS (Département de Philosophie)
Université Félix HOUPHOUET-BOIGNY de Cocody-Abidjan
beugresidonie@yahoo.fr

N’dri Solange KOUAME

Enseignant-Chercheur
UFR SHS (Département de Philosophie)
Université Félix HOUPHOUET-BOBIGNY, Cocody-Abidjan
ndrimariesolangekouame@gmail.com

Résumé

Cet article s’intitule mobilité et dialectique platonicienne. Pour les philosophes antiques,
la mobilité est synonyme de dégradation et de chute. Cette mentalité rejette la mobilité comme

marque du temps qui est irréversible, qui emmene toutes choses vers la mort.

Mais pour Platon, cette chute qui sépare I’homme de I’Etre et fait baigner son ame dans la
mobilité, n’est pas une fatalité, car si les hommes sont coupes du divin qui se caractérise par la
perfection, I’abondance et I’immortalité, la dialectique permet de percevoir ce avec quoi,

I’humanité n’était pas séparée.

L’article montre que la dialectique se présente comme la voie qui permet a I’homme de s’élever
de la mobilité du monde sensible jusqu’a la connaissance des essences, vers la contemplation

du vrai éternel.

Il aborde cette question a travers une analyse des textes philosophiques de Platon et de
I’histoire de la philosophie. Il insiste sur la nécessité d’exercer I’ame humaine a s’élever du
mouvement perpétuel de notre monde, pour tendre vers I’immortalité, a travers des actions

nobles et des ceuvres parfaites.

Mots clés : mobilité, dialectique, chute, corps, immortalité connaissance, perfection.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 239


mailto:beugresidonie@yahoo.fr
mailto:ndrimariesolangekouame@gmail.com

Abstract

This article is entitled Platonic mobility and dialectics. For ancient philosophers, mobility is
synonymous with degradation and fall. This mentality rejects mobility as a mark of time which

is irreversible and takes all things to death.

But for Plato, this fall which separates man from Being and makes his soul bathe in mobility,
is not a fatality, because if men are cut off from the divine which is characterized by perfection,
abundance and immortality, the dialectic allows us to perceive what humanity was not separated

from.

The article shows that dialectics presents itself as the way that allows man to rise from mobility

to the knowledge of essences, towards the contemplation of the true eternal.

It approaches this question through an analysis of the philosophical texts of Plato and the history
of philosophy. It insists on the need to exercise the human soul to rise from the perpetual

movement of our world, to strive for immortality, through noble actions and perfect works.

Keywords: mobility, dialectic, fall, body, immortality knowledge, perfection.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 240



Introduction

La mobilité évoque généralement le changement, le devenir. Cette dynamique est au
cceur de la pensée des présocratiques, pour qui le monde est structuré par 1’éternelle génération
des contraires : naissance, vie, mort, renaissance. Heraclite (Fragment 32), en particulier,
affirme que « tout s’écoule » et que « Dieu est jour et nuit, hiver et été, surabondance et famine

», exprimant ainsi 1’unité profonde de la réalité a travers ses oppositions apparentes.

Toutefois, Platon introduit une lecture plus nuancée de cette alternance. Pour lui, la
dualité rythmique du devenir n’est qu’une apparence d’opposition. Les contraires, loin de
s’exclure, participent d’une méme réalité que la pensée peut réconcilier. Dans Le Sophiste, il
affirme : « Il faut dire que I'immobile et le mobile sont, et que I'étre est a la fois identique et
différent » (Platon, 1950, 255c). Ainsi, s’il y a changement, il y a aussi permanence, et une
substance unique regoit tour a tour ces deux états. Cette réconciliation s’opére par la dialectique,
que Platon définit comme 1’effort rationnel de I’ame pour s’élever des apparences sensibles vers
I’intelligible. « C’est seulement par la dialectique que I’ame accede a I’essence méme de chaque
chose » (Platon, 1950, 532a). La dialectique est donc un mouvement intellectuel, une forme

supérieure de mobilité orientée vers la vériteé.

Dés lors, en quoi la dialectique platonicienne peut-elle &tre pensée comme une mobilité
véritable, capable de conduire I’humanité vers le bonheur et la perfection ? Pour répondre a
cette interrogation, nous adoptons une méthode philosophique fondée sur 1’analyse
conceptuelle et I’interprétation des textes fondamentaux de Platon. Cette double approche, a la
fois théorique et exégétique, permet de dégager le sens et la portée de la dialectique dans sa

relation a la mobilité.

Notre réflexion s’organisera autour de trois axes. D’abord, nous exposerons la conception
antique de la mobilité. Ensuite, nous analyserons le rejet platonicien de la mobilité dégradante
du monde sensible. Enfin, nous montrerons comment, chez Platon, la dialectique incarne un

mouvement ascensionnel, orienté vers ’union de I’dme avec le vrai et le Bien

1. La conception antique de la mobilite

L’histoire de la civilisation occidentale peut étre vue comme celle d’une mobilité qui se donne

a voir dans I’importance accrue que les sociétés contemporaines accordent au devenir, a

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 241



I’aménagement du futur et au développement techno scientifique. Elle matérialise une histoire
de la philosophie & penser comme ce débat sur I’Etre. Ce débat dont Platon dit qu’il est le
« combat des géants » (Platon, 1950, 246 a).

La conception antique du monde qui inaugure la tradition intellectuelle occidentale est
avant tout une pensée de I’'immuable, du permanent, du parfait achevé, caractéres de 1’Etre qui,
baignant dans la suffisance radicale d’étre, transcende le temps comme expression de la

finitude. Selon Anaximandre (1964, p 52) I’étre immortel et indestructible, est le :

« Matériau original des étangs, la source d’ou ils proviennent et ceux vers quoi ils retournent a
leur destruction selon la nécessité, car ils se rendent justice et réparation de leur injustice aux
autres selon 1’ordre du temps, est I’expression de la permanence et du changement qui sont en
réalité, un retour éternel a 1’initial ».

Cette mobilité est particulierement approfondie par Héraclite, qui a travers I’harmonie
des contraires, explique I’ordre du monde. En effet, tout en restant collé a I’immuabilité de
I’Etre, il pense son immobilisme dans sa mobilité : « Dieu est jour et nuit, hiver et été,
surabondance et famine ». (Fragment 32). Si I’étre est toujours le méme, ¢’est parce qu’il est le
revenir. Quant aux pythagoriciens, ils soutiennent, les premiers, que la terre est ronde, et croient
au devenir cyclique de la transmigration des &mes. Dans le méme sens, Platon (1950, 245 d-e)
affirme que :

« Ce qui est principe de mouvement, ¢’est ce qui se meut soi-méme ; or cela, il n’est possible ni

qu’il s’anéantisse, ni qu’il commence d’exister : autrement, le ciel entier, la génération entiére

venant a s’affaisser, tout cela s’arréterait et jamais ne trouverait a nouveau, une fois mis en
mouvement, un point de départ pour son existence ».

Pour Platon, le mouvement du monde trouve son origine dans le dynamisme spontané et originel
des ames. L’énergie cosmique procede d’une énergie psychique multipliée par le nombre
constant des dmes. Il passe par [’univers un immense courant de vie qui enfante les mondes et
toutes les générations de vivants et cet €lan vital n’est mi que par le déploiement dynamique
des ames. C’est une commune expansion de 1’esprit qui anime tout ce qui, dans le monde, est

mouvement, génération et rythme.

Si I’Etre selon Héraclite est toujours le méme, ¢’est parce qu’il est le revenir du devenir,
telle est la pensée de 1’énigme d’Héraclite 1’obscur. Au fragment (123), Héraclite résume tout
a la fois le devenir de 1’Etre et son immuabilité. C’est pourquoi 1’énigmatique est I’Etre qui se

cache et simultanément apparait.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 242



La pensée héraclitéenne comme pensée des philosophes de la nature est la recherche de
1’Etre comme pure émergence. En ce sens, il soutient qu’« au levé du décélement est caché ce
qui dans ce dernier déploie son essence, le scellement partout se dérobe. C’est la saisie de I’Etre
comme éclosion du dévoilé » (Fragment 64).

Si le scellement est dévoilement, alors il faut comprendre I’Etre comme le déclin dans
’occultation, ¢’est-a-dire, dans la dissimulation. Penser le déclin de I’Etre, 13 ou I’Etre est
éclosion, c’est nommer le plus fidélement possible le demeuré marquant. Le Logos du
(Fragment 1) est donc un verbe qui appelle, c’est-a-dire qui nomme et qui interpelle. Ce
fragment suggére donc une philosophie prophétique et annonce tout a la fois, une présence et
une distance de 1’Etre. Il rappelle que 1’Etre n’est pas en devenir mais tout devenir est dans
I’Etre et notre destin est a Iintérieur de I’Etre qui le fonde. Le fragment 16 compléte le
Fragment 1 en s’interrogeant « comment peut-on se cacher de ce qui ne disparait jamais ? ».
C’est le sens d’une philosophie qui cherche paradoxalement a fonder ce qui demeure, 8 nommer
I’Etre. Or I’Etre n’est pas ce qu’on nomme mais ce par quoi 1’on nomme, c’est pourquoi,
Héraclite demande au Fragment 50 de ne pas écouter ses paroles mais celles du Logos, car ¢’est
vraiment celui-ci qui parle pour nous dire que tout est un, dans la philosophie héraclitéenne. Il
y a donc un drame des hommes, parce que 1’Etre se retire tandis qu’il se déclos dans 1’étant.
De¢s lors, présent dans I’Etre, ils sont absents a la présence de I’Etre et, les hommes sont absents
doublement par un oubli du fait que I’Etre est ce qui n’est jamais dévoilé, lui qui est le
dévoilement méme. En somme, si la métaphysique grecque a une vision tragique du monde,
c’est parce qu’elle ne peut abolir la séparation entre le Logos divin et le langage des hommes

qui naissent avec le temps, en épouse les vicissitudes.

Dans la modernité, Gilles DELEUZE réinvestit la question du devenir dans une
perspective résolument non essentialiste. Sa pensée rompt avec la tradition métaphysique de
I’étre stable et transcendant, au profit d’'un monde en perpétuelle transformation, ou le devenir
n’est pas une imperfection mais une puissance créatrice. Pour G. Deleuze (1968, p. 285) : «
I’étre est précisément ce qui est dans le devenir », et non ce qui s’oppose au changement. Le
devenir est donc I’expression de la vie méme, dans sa capacité a se transformer, a bifurquer, a
créer du nouveau. Contrairement a Platon, pour qui le monde sensible est marqué par une
mobilité dégradée, reflet imparfait de I’intelligible, il affirme la dignité ontologique du
mouvement. Dans Le Pli, il écrit : « le monde est une courbe, une variation continue » (G.

Deleuze, 1988, p. 9), et la subjectivité elle-méme est un processus de différenciation constante.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 243



Ce que Platon tentait de stabiliser par la dialectique, est accueilli comme un flux, une ligne de

fuite, une multiplicité en expansion par G. Deleuze.

Néanmoins, cette opposition apparente masque une certaine proximité conceptuelle : chez 'un
comme chez 1’autre, la mobilité n’est pas laissée a elle-méme. Chez Platon, elle est orientée par
la dialectique vers I’Idée du Bien ; chez lui, elle est structurée par des lignes de composition et
des plans d’immanence qui organisent les devenirs sans les figer. Il ne s’agit pas d’un chaos,
mais d’un cosSmos mouvant, ou chaque singularité entre en résonance avec d’autres dans une

logique d’assemblage.

Ainsi, il fait de la mobilité une ontologie affirmative, ou la pensée devient elle-méme
mouvement, intensité, variation. La ou Platon voyait un monde sensible a dépasser, G. Deleuze
(1991, p. 54) y voit un champ d’expérimentation, un lieu de production d’étres nouveaux. «
Philosopher, c’est tracer des lignes », des lignes de devenir, d’évasion, de création. En ce sens,
sa pensée prolonge tout en le subvertissant - le geste platonicien. Elle inscrit la mobilité non
plus dans la quéte d’une essence immobile, mais dans I’immanence d’une généalogie du sens
et d’une politique du multiple. La mobilité devient alors un vecteur d’émancipation, a condition

d’étre pensée comme puissance de subjectivation, et non comme simple dérive.

2. La conception dégradante de la mobilité chez Platon

Chez Platon, le corps fait obstacle a la recherche de la vérité, en ce sens, il affirme que

« Non seulement, mille et mille tracas nous sont en effet suscités par le corps a I’occasion des
nécessités de la vie ; mais des maladies surviennent-elles, voila pour nous de nouvelles entraves dans
notre chasse au réel ! Amours, désirs, craintes, imaginations de toute sorte, innombrables
sornettes, il nous en remplit si bien que par lui, ne nous vient méme réellement aucune pensée de bon
sens ; non, pas une fois ! Voyez plutdt : les guerres, les dissensions, la bataille, il n’y a pour les
susciter, que le corps et ses convoitises la possession des biens, voila  en effet la cause originelle de
toutes les guerres » (Platon, 1950, 66 ¢ — 66 d).

Si nous sommes poussés a nous procurer des biens, c’est a cause du corps, esclaves attachés a
son service, par sa faute, nous mettons de la paresse a philosopher. A chaque fois que nous
voulons nous tourner vers un objet quelconque de réflexion, nos recherches sont bousculées en
tous sens par cet intrus qui nous assourdit, nous trouble et nous démonte, au point de nous

rendre incapables de distinguer le vrai.

Pour Platon (1950, 61 d.) le corps représente pour I’ame la servitude que nous avons

évoquée, si I’ame ne peut accomplir sa vocation d’amante de la vérité qu’en se séparant du

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 244



corps, on admettra immédiatement que la mort est une libération et I’on comprendra que Socrate

puisse quitter la vie avec sérénité.

Autrement dit, le corps est un principe actif, qui intervient directement pour perturber
I’exercice de la raison et pour I’égarer vers de fausses issues. Il fait remarquer dans la
Républigue, que cette activité tyrannique du corps, tous les hommes la connaissent, méme les
plus sages :« Ce que nous voulons noter, c’est qu’il y a dans chacun de nous une espéce de
désirs terribles, sauvages, sans frein, qu’on trouve méme dans le petit nombre de gens qui

paraissent étre tout a fait réglés ». (Platon, 1950, 572 b)

Il soutient que lorsque les puissances néfastes du corps triomphent définitivement, 1’ame
est réduite au plus lamentable esclavage. C’est I’état dans lequel sont tombés des hommes aussi
doués que les maitres de rhétorique tel qu’Alcibiade. Selon lui, le tyran est d’abord un étre
tyrannisé, dominé, dépassé par la fureur de ses désirs; il ne se posséde plus lui-méme, il aspire

avec une avidité effrénée a toute possession, il voudrait dévorer tout ce qu’il rencontre.

Dans les ceuvres de Platon, comme la République, c’est bien 1a méme diatribe que nous
retrouvons, a I’adresse des puissances volcaniques de la chair; c’est la méme passion de justice,
de pureté, de vérité mise a dénoncer la « démence du corps ». La pensée de Platon trouve la,
pour s’exprimer, les termes les plus forts, les images les plus saisissantes. On sent qu’il est tout
entier engagé dans cette prédication, poursuivie avec ferveur, avec la conviction intense que le
corps et tout ce qui touche au corps (le sensible, le matériel, le mouvant) constituent la source

toujours abondante de tous les maux de I’individu et de la collectivité.

Mais la position platonicienne est une réaction contre la sophistique dans 1’ Athenes
démocratique. En effet, si les présocratiques sont les gardiens de I’Etre et les témoins du logos,
les sophistes tentent d’installer I’lhomme dans une mobilité qui répudie le logos. Avec eux,
commence le régne d’un logos qui met fin au regne d’ Apollon, Dieu brillant de la clarté du jour

qui se révele dans le soleil.

Les sophistes sont les témoins et les chantres d’une cacophonie ou triomphe le paraitre
de I’Etre et la violence. Au moment ou Platon s’appréte a penser, les sophistes imposent aux
cités grecques que 1’Etre ne parlait plus aux hommes. C’est donc dans la mobilité, le relativisme
que selon les sophistes, I’homme devient la mesure de toute chose, qui explique la violence qui

a embrasé les cités et les communautés grecques.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 245



Désormais I’Etre ne parle plus aux hommes, c’est le discours poreux du sophiste qui
devient la norme a partir de laquelle la cité sera dirigée. C’est ce faux logos des sophistes qui
a contribué a la mort de Socrate. Il y a donc chez Platon, un drame de la nature humaine tiraillée
entre le divin et le naturel par le biais du corps et le scandale du langage des sophistes, logos
faux, plus persuasif que le Logos vrai de Socrate. Ainsi, bien que Socrate ait parlé aux juges de
la Cité dans les mémes termes que ceux qu’il employait a I’agora, il n’a pas réussi a les toucher.
Platon n’a donc cessé de réfléchir sur I’échec de Socrate devant les juges qui est en réalité une

réussite devant le Bien.

3. Mobilité comme dialectique

La pensée de Platon est en général considérée comme la synthese de I’immobilisme de
Parménide et de la mobilité chez Héraclite. Cette considération est judicieuse car malgré
I’apparente opposition des deux présocratiques, ils affirment une seule chose : 1’'unité perdue
de I’homme et de I’étre. Et, dans cette perspective, la philosophie de Platon est la solution au

probléme de cette unité rompue.

La philosophie de Platon se présente, en effet, comme le refus d’un visible invisible qui
aveugle. La diversité foisonnante des choses et la mobilité des choses sont observées, vues et
non congues tandis que, les formes, les Idées sont congues et non vues. La vraie science, la
dialectique fait regarder 1’ame en haut et a pour objet 1’Etre et I’invisible. « L’homme séparé
de la lumiére en porte toutefois quelque lueur puisque ses yeux qui sont porteurs de lumiere ont

en eux un feu qui est le frére du feu extérieur ». (Platon, 1950, 45 b).

Selon lui, la vue humaine, fusion partielle d’un feu objectif et d’un feu subjectif,
demeure la marque de la tentative spontanée de la vie pour faire cesser toute séparation.
Découvrir la flamme originelle d’ou jaillissent tous les feux, telle est finalement la tache du
philosophe qui cherche a parvenir a la vue de 1’Etre, et & ne plus voir sur le monde un point de

vue partiel, mais bien une vue synoptique.

Le philosophe est donc celui qui cherche a parvenir a I’unicité de la vision. Mais il faut
immédiatement ajouter que cette vision ne sera jamais celle de 1’Un, car si le philosophe y voit
davantage que les prisonniers de la caverne, il reste tout de méme a mi-chemin de la demeure

de I’Etre et de la prison de I’ignorance.

« Connaitre en Vérité, c¢’est connaitre selon 1’essence, ¢’est découvrir au fondement de

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 246



tout ce qui est juste, le juste en soi, au fondement de tout ce qui est beau, le beau en soi.
» (Platon, 1950, 99 c). Connaitre, ¢’est découvrir 1‘unité immatérielle par-dela la diversité des
apparences sensibles, la permanence de 1’étre par-dela la mobilité des existences particuliéres ;
c’est s’assurer du fondement stable d’ou proceéde, avec profusion, la multiplicité des choses.
Telle est donc la vérité, a la fois fondement et terme ultime de la connaissance, que Platon

désigne par le nom d’ldée et qui seule nous permet de comprendre et d’expliquer le réel.

En effet, I’Idée ne peut se dévoiler a I’esprit qu’au terme d’un long processus dont la premiere
étape consiste dans une sorte de retranchement sur elle-méme. Il faut que I’ame s’efforce de
s’abstraire du corps, de couper les ponts a toute influence du monde extérieur qui serait

transmise par le canal de la sensibilité.

Chez Platon, la mobilité qui s’observe dans divers objets physiques doit tendre vers la culture
morale. La vertu ne peut s’épanouir que chez un individu dont le corps est entrainé a la maitrise
de soi et a la rythmique. Dans le programme éducatif des gardiens de la cité, la gymnastique est

inséparable de la musique qui, elle, agit directement sur I’ame humaine.

Dans tous les cas, c’est la simplicité du rythme et la simplicit¢ du mouvement qui
doivent étre recherchées, car elles seules raménent la totalité humaine (charnelle et spirituelle)
a la compréhension de I’essentiel : les mouvements vrais, les mouvements naturels sont
toujours des mouvements simples. Il y a une vérité de I’existant qui s’exprime a travers le geste,
la stature et la démarche. « La simplicité dans la musique rend 1’ame tempérante, et la simplicité

dans la gymnastique rend le corps sain » (Platon, 1950, la République 111, 404 ¢).

La tempérance c’est-a-dire le sens de la mesure en toutes choses, le sens de 1’équilibre et de
I’harmonie, est une dimension de 1’existence qui s’acquiert par la participation de tout 1’étre,

corps et ame, a quelques rythmes simples et essentiels.

La vie philosophique platonicienne s’incarne dans les activités concretes de la vie quotidienne
a travers la double voie de la connaissance métaphysique qui nous ouvre a la contemplation des
suprémes réalités intelligibles. La contemplation de I’Etre commence 1a ou la philosophie n’a
plus de raison d’étre. Elle s’offre a I’ame dans I’instant de paix totale qui consacre le triomphe

de I’esprit sur la matiere.
Selon Platon, (1950, 490 b) :

« L’amant de la vérité ne s’attardera point dans le domaine de 1’opinion, mais il poursuivra sa
montée d’un élan qui ne faiblit point, jusqu’a ce qu’il approche I’étre véritable, qu’il I’étreigne,

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 247



qu’il s’unisse et se méle a lui, et qu’engendrant ainsi I’Intellect et la veérité, il trouve enfin la
connaissance, la vie véritable, le rassasiement et la fin de ses tourments d’amour ».

Il nous signifie nettement que nous ne pouvons accéder a la perfection authentique que par
I’exercice de I’intelligence et par la réflexion philosophique. Le parfait accomplissement de
notre destinée spirituelle, ¢’est-a-dire, de notre vocation d’homme, s’opére donc nécessairement
par la purification de I’intelligence, par son désengagement a I’égard des réalités matérielles et

charnelles.

Ainsi, le dynamisme, la mobilité recherchée est une aspiration a se dépasser vers la
vérité. Cet €lan vers le Haut, cette poussée ascensionnelle, procéde d’un sens des lointains qui
ne cesse d’alimenter sa ferveur. La vérité comme au-dela, comme horizon jamais parfaitement
possédé, comme transcendance inépuisable : « L’ame aspire a I’Etre » nous dit la pure activité
intellectuelle dans la lumiére de la vérité absolue y est décrite comme la plus haute expression
de I’amour. Toutefois, si 1’élan d’amour s’achéve dans 1’extase de D’intellect et dans la
contemplation de la vérité, cet achévement n’est pas donné d’emblée. Il couronne un long effort
de purification morale et intellectuelle. Cet effort vers le Bien, cette ascese faite de

renoncements et de rigueur, c’est aussi I’amour.

Dans le Banquet, Platon fait dire a la prétresse, que la forme la plus primitive, la plus
rudimentaire de 1’amour, ¢’est I’amour d’un beau corps. Comment 1’ame s’éléve-t-elle de cette
forme inférieure de I’amour jusqu’a cette perfection supréme? L’itinéraire spirituel de I’amour
platonicien s’¢léve graduellement « de la beauté d’un corps a la beauté de tous les corps, puis
a la beauté des ames, enfin a celle des actions humaines et des lois ». (Platon, 1950, 211 c). Sa
nature d’intermédiaire en fait un précieux trait d’union entre le monde humain et la divinité.
Ainsi, il apparait comme le moteur de la dialectique, I’inépuisable réservoir d’énergie spirituelle
qui achemine la connaissance vers sa fin propre. Sans cet appétit toujours avide de vérité, I’ame
de ’homme ne s’éleverait jamais jusqu’a la contemplation finale a laquelle elle est promise ;
jamais non plus elle ne s’engagerait sur la voie étroite de la purification morale. Car, sans amour
de la vérité, il n’y aurait pas de dialectique et que, par consequent, la connaissance des réalités
idéales, des suprémes modalités de I’Etre, est tout autant une ceuvre d’amour qu’une ceuvre
d’intelligence. Elle est, plus exactement, une ceuvre de I’intelligence portée, emportée, par

[’amour.

Ici, 1a mobilité s’identifie a la dialectique comme le mouvement qui ameéne dans le Banquet,
I’amoureux de la sagesse, a quitter I’amour des corps, pour I’amour des ames, ensuite 1’amour

des sciences, pour enfin atteindre la contemplation de la beauté éternelle.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 248



Ce cycle de ’amour est la manifestation du mouvement théorique de la dialectique, en tant que
processus par lequel, I’ame s’¢éléve des apparences sensibles jusqu’aux idées du monde

intelligible, puis redescend par la voie déductive, jusqu’a la derniére conclusion qui est I’amour.

Cette mobilité, initiatique, permet a I’homme de quitter 1’instabilité permanente du monde
sensible dans lequel, aucune connaissance éternelle n’est possible que pour s’unir a 1’absolu a
travers la connaissance des idées éternelles dont la contemplation, procure une joie immense,

remplie de sagesse I’ame de 1’initié et conditionne ses actions dans la société.

Par opposition aux réalités matérielles dont 1’image nous est transmise par les sens, il y a des
réalités qui transcendent toute expérience sensible et ne s’adressent qu’a I’intelligence c¢’est-a-

dire a ’ame considérée sous son aspect d’aspiration a la vérité.

Ces réalités, que ni la vue ni I’ouie ni aucun sens ne peuvent appréhender, se dévoilent
uniquement dans I’exercice méme de la raison : « C’est dans 1’exercice de la raison que devient

évident pour I’ame ce qu’est réellement un étre ». (Platon, 1950, 65 c).

En définitive, Platon insiste sur I’importance d’une éducation du jugement qui, des la
vie présente, apprendra a 1’ame, I’art de discerner la meilleure parmi toutes les exigences
possibles. A cet effet, Platon évoque Socrate, 1’éveilleur d’ames, I’homme qui communique a
autrui la capacité et la science de discerner les bonnes et les mauvaises conditions et de choisir
toujours et partout la meilleure. C’est en ce sens que K. Niamkey (1996, p.23) affirme que :
« La dialectique est un mouvement de conversion par lequel s’opérent le détournement de 1’ame
du monde sensible et son orientation vers la partie brillante de 1’Etre, vers 1’idée de Bien ». La
dialectique est donc la mobilité cyclique de 1’éternité. Elle est le mouvement qui trace des

chemins conduisant de 1’opinion a I’essence de la vérité.

Conclusion

La philosophie platonicienne, dans sa dimension critigue comme dans sa portée
ontologique et épistémologique, se présente comme une élaboration rigoureuse de la mobilité
orientée vers la verité. Loin de réduire la mobilité a une simple manifestation du devenir ou a
un désordre ontologique, Platon en propose une reinterprétation dialectique. Cette derniere, loin
de rejeter le mouvement comme chute, 1’inscrit dans un processus ascensionnel par lequel
I’ame, en s’exercant a la pensée, s’éléve vers ’intelligible. Comme le rappelle Le Phedre, «
1I’ame est par nature ailée » (Platon, 246c¢), ¢’est-a-dire destinée a s’élever vers ce qui est éternel

et vrai. La dialectique, en tant que méthode rationnelle et mouvement de I’intellect, constitue le

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 249



vecteur privilégié de cette mobilité ascendante. Elle permet a la pensée de dépasser I’opinion
(doxa) pour accéder a I’intelligible, selon I’itinéraire décrit dans La République : « La
dialectique seule procéde en détruisant les hypothéses, jusqu’a ce qu’elle atteigne le principe
premier, pour ensuite redescendre jusqu’a la conclusion » (Platon, 1950, 533c-d). En ce sens,
la dialectique est la forme par excellence d’une mobilité philosophique, orientée vers le Bien.
Mais cette ¢lévation intellectuelle n’est pas purement spéculative : elle engage 1’éthique et le
politique. Platon insiste sur la responsabilité du philosophe de retourner dans la caverne pour y
guider les autres. « Il faut redescendre aupres des prisonniers », dit-il, car le philosophe « ne
peut pas rester dans la contemplation, il doit servir la cité » (Platon, 1950, 519d-e). Ainsi, la
dialectique fonde-elle une mobilité double : verticale (vers le vrai) et horizontale (vers les

autres).

Dans le contexte contemporain, notamment celui des sociétés africaines traversees par
des mobilités sociales, économiques et identitaires parfois chaotiques, la dialectique
platonicienne peut apparaitre comme une matrice de structuration. Elle rappelle que toute
mobilité, si elle n’est pas orientée par la connaissance et la justice, peut conduire a la dispersion
ou & la confusion. A I’inverse, une mobilité fondée sur la raison et ’amour du vrai permet
d’¢élever I’individu et la communauté. Comme 1’enseigne Le Banquet, « I’ame aspire a enfanter
dans la beauté, selon le corps et selon I’ame » (Platon, 1950, 206b), signifiant ainsi que la quéte

du beau et du vrai est le moteur de I’accomplissement humain.

La dialectique est donc la mobilit¢ méme de DI’esprit en quéte d’unification, de
clarification et d’¢lévation. Elle constitue un paradigme de rationalité orientée, une pédagogie
de la conversion de I’ame et une politique de I’accomplissement collectif. « L’amant du savoir
», écrit Platon, « s’éléve sans relache jusqu’a la contemplation de I’Etre véritable, s unissant a
lui dans un acte d’intelligence et de vérité » (Platon, 1950, 490b). 11 s’ensuit que la connaissance

véritable, loin d’étre un simple savoir, est un acte d’amour, un effort ascensionnel vers le Bien.

Ainsi, en identifiant la dialectique a une forme supérieure de mobilité, Platon nous offre
une clé de lecture pour repenser notre rapport au mouvement, au devenir, a la sociéte et a nous-
mémes. Toute mobilité authentique est dialectique, car elle est un chemin de libération, de

formation et de transformation.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 250



Bibliographie
BREHIER Emile, 1964, Histoire de la philosophie, Paris, PUF.

CHATELET Francois, 1999, La philosophie paienne du VI © siécle av. J.-C. au 111 ¢ siécle av.
J.-C., Paris, Hachette.

DELEUZE Gilles, 1968, Différence et Répétition, Paris, PUF
DELEUZE Gilles, 1988, Le pli, Leibniz et le Baroque, Paris, Editions de Minuit.
(DELEUZE Gilles & GUATTARI Félix, 1991, Qu’est-ce que la philosophie ?, Paris, Minuit.

JEANNIERE Abel, 1977, Héraclite, Paris, Aubier.

MONTET Daniel, 1990, Les traits de 1’étre. Essai sur 1’ontologie platonicienne, Grenoble, éd.
J. Million.

NIAMKEY Koffi Robert, 1996, les images éclatées de la dialectique, Cote d’Ivoire, PUCI

VOILQUIN Jean, 1964, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thales de Milet a Prodicos,

Paris, GF Flammarion.

PLATON, 1950, (Euvres complétes, Traduction et notes par Léon Robin et M. J. Moreau, Paris,

Gallimard.

SOPHOCLE, 1964, (Edipe Roi, trad. Pignasse, Paris, Garnier Flammarion.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 251



